
1 
 

Predicazione al Culto nella Chiesa Valdese di Forano  

25 gennaio 2026 

Atti 10,21-35 

«Dio non fa preferenza di persone» 

 

Introduzione 

 

Il racconto che abbiamo ascoltato non è semplicemente una bella storia di incontro tra persone 

diverse. È uno di quei testi che hanno cambiato, che possono cambiare ancora oggi, la direzione della 

Chiesa e insieme il cammino di ciascuno di noi. In At 10 non viene risolta una questione marginale, 

ma si decide che cosa significhi davvero essere comunità cristiana. 

 

Luca ci presenta una Chiesa in movimento, attraversata dallo Spirito, spesso costretta a rivedere le 

proprie convinzioni più profonde. E questo non è motivo di paura, ma di gratitudine. Pietro non è un 

personaggio qualunque: è una colonna della comunità, un testimone diretto della vita, della morte e 

della risurrezione di Gesù Cristo. Eppure anche lui deve imparare qualcosa di nuovo su Dio. 

Accanto a lui c’è Cornelio, un romano, uno straniero rispetto alla comunità di Gerusalemme. È un 

uomo che teme Dio, che prega, che compie opere di giustizia, ma che resta comunque fuori dai confini 

religiosi ufficiali. Ed è proprio lo Spirito che mette in relazione questi due mondi. 

Questo ci dice subito qualcosa di fondamentale: la rivelazione non è mai proprietà di una sola parte. 

Dio parla a Cornelio e parla a Pietro. Li chiama entrambi, li mette in movimento, li conduce l’uno 

verso l’altro. La Chiesa nasce non da un progetto umano, ma da un intreccio di ascolti. 

Troviamo qui un primo messaggio per noi: nessuna Chiesa è mai “arrivata”, nessuna tradizione è 

dispensata dal lasciarsi interrogare ancora dalla Parola di Dio e dal suo Spirito. 

 

1. Pietro scende: l’obbedienza prima della comprensione (vv. 21-23) 

Il primo movimento del testo è segnato da un verbo semplice e potente: Pietro scende. Scende 

incontro agli uomini mandati da Cornelio. È un gesto concreto, ma profondamente teologico. Pietro 

scende dalle sue certezze, dalle sue sicurezze religiose, dalle sue categorie di puro e impuro. 

E lo fa senza avere ancora tutto chiaro. La visione della tovaglia con gli animali non è stata 

pienamente compresa; il senso dell’agire di Dio resta, in parte, oscuro. Eppure Pietro obbedisce. Qui 

tocchiamo un nodo centrale della fede biblica: la fede non nasce dalla comprensione piena, ma 

dall’ascolto. 



2 
 

Questo testo ci provoca anche come Chiese: quante volte attendiamo di avere tutto chiaro prima di 

muoverci, prima di incontrare, prima di aprire? Atti 10 ci ricorda che spesso il discernimento avviene 

camminando, non prima. 

Pietro, aprendosi allo Spirito, compie un gesto decisivo: fa entrare i messaggeri di Cornelio in casa 

sua e li ospita. Qui emerge con forza il tema dell’ospitalità, che non è semplicemente una virtù morale, 

ma una categoria teologica. 

Un grande teologo dei primi del ‘900, Jean Daniélou ha scritto: “Si può dire che la civiltà ha compiuto 

un passo decisivo, e forse il suo passo decisivo, il giorno in cui l'alieno nemico è diventato un ospite, 

cioè il giorno in cui è stata creata la comunità umana”1. Questa affermazione non riguarda solo 

l’etica sociale, ma tocca il cuore della rivelazione biblica. Con questa frase Daniélou vuole dire che 

saremo pienamente uomini, che si potrà parlare di civiltà umana, solo quando il nemico, lo straniero, 

diventerà ospite.  

Dio, all’inizio della storia di salvezza, ha compiuto lo stesso gesto nei nostri confronti: ha creato 

l’essere umano a sua immagine e somiglianza, ospitandolo nella sua divinità, accogliendolo nella 

comunione divina. Dio ci ha introdotti nel dinamismo trinitario, chiamandoci a partecipare della sua 

vita, rendendoci conformi a Lui. Possiamo dire, con il linguaggio della tradizione cristiana, che Dio 

ci ha divinizzati. Ma tale divinizzazione trova il suo compimento nella morte e risurrezione di Cristo: 

attraverso il dono totale di sé sulla croce e la vittoria sulla morte, Cristo ha ristabilito la comunione 

spezzata, ha riaperto i cieli e ci ha resi di nuovo partecipi della vita di Dio, non per possesso, ma per 

grazia. 

Ma se è vero che l’umanità viene ospitata dalla divinità, è vero anche che la divinità viene a dimorare 

nell’umanità. 

Viene alla mente qui il racconto di Genesi 18,1-33, quando Abramo ospita il Signore alle querce di 

Mamre nei tre visitatori. Dio si lascia ospitare dall’umanità.  

Pensiamo soprattutto al Verbo che si fa carne e viene ad abitare in mezzo a noi (cfr. Gv 1,14): Dio 

sceglie di essere ospite dell’umanità, di entrare nella nostra storia e di affidarsi alla nostra fragile 

accoglienza.  

La logica dell’ospitalità non nasce dalla chiesa, ma da Dio stesso. 

Pietro e Cornelio, aprendosi reciprocamente, mettono in pratica proprio questo: entrano in una logica 

di comunione che riflette l’amore trinitario, quell’amore in cui il Padre, il Figlio e lo Spirito si 

accolgono reciprocamente. 

Il testo continua dicendo che “Il giorno dopo Pietro si mette in viaggio” per andare da Cornelio. 

Anche questo viaggio ha una grande valenza teologica. Se vogliamo costruire l’unità, non possiamo 

restare arroccati sulle nostre posizioni. Dobbiamo muoverci, uscire, aprire il cuore. La fede biblica è 

sempre una fede in cammino. Non si tratta ovviamente di uniformare tutto. 

Qui voglio condividere brevemente un’esperienza personale. Nella mia vita non mi ero mai occupata 

di ecumenismo, finché nel 2005, durante il mio percorso teologico, ho incontrato il Pastore Valdese 

 
1 J. DANIÉLOU, Saggio sul mistero della storia, Morcelliana, Brescia 20123, 75; lo stesso concetto ribadisce 

in un articolo del 1951 sull’importanza dell’ospitalità nel mondo di oggi, ospitalità che caratterizza la civiltà 

umana: cf. J. DANIÉLOU, Per una teologia dell'ospitalità, La Vie Spirituelle, t. 85, 1951, 340. 



3 
 

Paolo Ricca. So che questo vi farà piacere saperlo perché è stato Pastore di questa Chiesa di Forano. 

Con lui ho seguito un corso di teologia ecumenica e attraverso il suo insegnamento mi si è aperto un 

mondo. Parlava dell’unità dei cristiani in modo così profondo e passionale da far nascere anche in me 

un vero amore per questo cammino. Diceva sempre che l’unità non è uniformità: ci può essere unità 

nella diversità. Possiamo restare diversi nei riti e nelle tradizioni, ma siamo uniti perché crediamo 

nello stesso Dio, in Gesù Cristo suo Figlio, e siamo guidati dallo stesso Spirito. “Una sola fede, un 

solo battesimo” come dice la lettera agli Efesini (Ef 4,5) che abbiamo letto durante questa Settimana 

di Preghiera per l’unità dei cristiani. 

Se sappiamo leggere i segni dei tempi, comprendiamo che anche noi siamo chiamati oggi, più che 

mai, a interrogarci e a metterci in cammino. 

La nostra fede non può restare ferma, chiusa nelle proprie sicurezze, ma è chiamata a diventare sempre 

di più una fede in movimento: una fede che va verso l’altro, che attraversa le soglie, che accetta il 

rischio dell’incontro. 

E questo cammino non ci chiede di rinnegare le nostre identità o di cancellare le differenze, ma di 

viverle come dono, come spazio di relazione, come luogo in cui lo Spirito continua a operare e a 

sorprenderci. 

 

2. Entrare in casa: quando la teologia diventa relazione (vv. 24-29) 

Il secondo grande movimento del testo è l’ingresso di Pietro nella casa di Cornelio. Lo Spirito gli 

aveva detto: Alzati e va’ con loro senza paura, perché li ho mandati io da te»” (At 10,20). 

Qui la teologia diventa gesto. Pietro stesso lo riconosce e dice: “Voi sapete che non è lecito a un 

Ebreo stare con un pagano o entrare in casa sua. Ma Dio mi ha mostrato che non si deve evitare 

nessun uomo come impuro. 29Perciò, appena chiamato, sono venuto senza alcuna esitazione” (At 

10,29).  

Questa affermazione non nasce da una teoria, ma dall’esperienza dell’incontro. Dio sconvolge le 

barriere sociali e religiose non per abolire le differenze, ma per impedire che diventino strumenti di 

esclusione. 

Questo è un monito anche per noi che a volte pensiamo di sapere chi è “dentro” e chi è “fuori”, chi 

è nella verità e chi no, ma Dio apre spazi di grazia oltre ogni distinzione cultuale e religiosa.  

Non possiamo imprigionare Dio in confini chiusi, nei nostri confini, ma dobbiamo lasciar parlare lo 

Spirito che, con creatività, chiama e rinnova ogni cosa (cfr. Sal 140,30). 

Il momento decisivo non è una dichiarazione dottrinale, ma un attraversamento di soglia. Pietro entra 

in casa di Cornelio. E quando Cornelio si prostra, Pietro lo rialza dicendo: “Anch’io sono un uomo”. 

Tutti siamo davanti a Dio sullo stesso piano. Nessuno può porsi al di sopra degli altri. Entrare in casa 

significa riconoscere l’altro come interlocutore, accettare di condividere uno spazio di vita, rinunciare 

a una posizione di superiorità perché tutti stiamo davanti a Dio sullo stesso piano. È una scena che 

parla con forza anche oggi. 

Le Chiese non sono chiamate a dominare, ma a incontrare e riconoscere la dignità dell’altro. 



4 
 

3. Cornelio parla: Dio è già all’opera fuori (vv. 30-33) 

A questo punto non parla più Pietro, ma Cornelio. Il pagano diventa testimone. Racconta la sua 

esperienza di preghiera, di ricerca, di ascolto. Non rivendica diritti, non chiede privilegi, non pretende 

riconoscimenti. Dice semplicemente che Dio lo ha raggiunto lì dove si trovava. 

E poi pronuncia parole che descrivono la comunità autentica: “Ecco, ora noi siamo qui tutti riuniti 

davanti a Dio per ascoltare quello che il Signore ti ha ordinato di dirci”. 

Una comunità raccolta non intorno a sé stessa, ma davanti a Dio; non per parlare, ma per ascoltare. È 

un’immagine che interpella profondamente anche il nostro modo di vivere la religione e il culto. 

Dio non attende che Cornelio diventi qualcos’altro per parlargli. Lo incontra così com’è. E Cornelio 

si mette in ascolto e subito all’opera.  

Questo passaggio è teologicamente decisivo perché mostra che Dio non è all’opera solo dove la 

Chiesa già riconosce i propri confini. Cornelio non è un estraneo alla grazia di Dio, ma una persona 

già in relazione con Lui, attraverso la preghiera, l’ascolto e la ricerca sincera. 

La Chiesa, in questo racconto, non è chiamata a prendere possesso di questa esperienza, ma a 

riconoscerla, ad ascoltarla, a lasciarsi interrogare. Pietro non arriva con risposte preconfezionate, ma 

si trova davanti a un’opera di Dio che lo precede e che chiede discernimento. 

Questo ci ricorda che la vita di fede non è un cammino a senso unico, ma uno spazio di incontro nel 

quale anche la Chiesa è chiamata a imparare, a lasciarsi sorprendere, a riformulare il proprio sguardo 

alla luce di ciò che Dio sta operando. 

 

4. La predicazione di Pietro: Dio non fa preferenza di persone 

Il testo culmina con la confessione di Pietro, un discorso che Pietro rivolge a Cornelio e ai suoi 

invitati: «Davvero mi rendo conto che Dio tratta tutti alla stessa maniera: 35egli infatti ama tutti 

quelli che credono in lui e vivono secondo la sua volontà, senza guardare a quale popolo 

appartengono» (vv. 34-35). 

Questa non è una conclusione morale, ma una scoperta teologica.  

Quando Pietro afferma che Dio non fa preferenza di persone, non sta proclamando un principio 

generico di tolleranza, ma sta confessando qualcosa di radicale su Dio stesso. Sta dicendo che Dio 

non si lascia rinchiudere in appartenenze etniche, religiose, culturali o cultuali, e che nessuna 

comunità può arrogarsi il diritto di possederlo. 

Questa confessione nasce dall’incontro e dall’ascolto, non da un’elaborazione teorica. È una teologia 

che scaturisce dalla relazione. Pietro comprende che l’elezione non è esclusione, ma responsabilità e 

inclusione; non privilegio, ma servizio. E capisce che l’identità del popolo di Dio non si custodisce 

separandosi dagli altri, ma lasciandosi continuamente convertire dall’agire sorprendente dello Spirito. 

La grazia di Dio precede la Chiesa, la supera, la interpella continuamente.  



5 
 

Siamo chiamati ad aprirci all’universalità della grazia e al fatto che la fede cristiana non si gioca sul 

privilegio di una tradizione contro un’altra, ma sulla dignità e sulla libertà di ogni essere umano come 

figlio e figlia di Dio. La vera comunione cristiana è un pellegrinaggio di apertura, di riconciliazione 

e di condivisione. 

 

Conclusione: il Vangelo che abbatte muri 

Atti 10,21-35 ci consegna l’immagine di una Chiesa che non conquista, ma riconosce; che non 

colonizza, ma discerne; che non alza muri, ma attraversa soglie. Una Chiesa che non ha paura di 

lasciarsi cambiare dall’incontro, perché sa che è lo Spirito a guidarla. 

Questo testo ci invita a una domanda esigente e necessaria: quali muri siamo chiamati ad abbattere 

oggi, nella nostra fede personale e nella nostra vita ecclesiale? Quali confini continuiamo a difendere 

per paura, più che per fedeltà al Vangelo? 

Dio ci chiama a camminare insieme, non perché siamo uguali, ma perché siamo diversi eppure 

accomunati dallo stesso Spirito, dalla stessa grazia, dalla stessa speranza. Ci chiama ad annunciare il 

Vangelo con coraggio e autenticità, nella consapevolezza che l’unità non è uniformità, ma comunione 

nella diversità. 

Che lo Spirito ci apra il cuore, perché possiamo anche noi dire con Pietro: «Ora comprendo 

pienamente che Dio non fa preferenza di persone». 

Amen. 

 


